Veranderen met appreciative inquiry.
Waarderend actieonderzoek in de praktijk,
Robbert Masselink e.a. (Amsterdam: Boom, 2020)

Een theologische reflectie
Henk Bakker

Dit is een interessant boek, dat zijn ‘momentum’ mee heeft, zoals Thijs Homan
lijkt te zeggen (pp. 24-27). De eerste hoofdstukken, waarin de beginselen van
‘appreciative inquiry’ (A7) worden verwoord, brengen een scala aan begrippen
ter tafel, die met elkaar de methodiek vormen. Ik noem de voornaamste:

Conversatie, overtuigingen, ervaringen (ook p. 38 kader) en verhalen hangen
samen (pp. 33-34), een relationele aanpak (p. 34), onderzoeken als methode van
veranderen (p. 35), de bestaande situatie niet problematiseren (p. 38), maar
vernieuwen door de bestaande situatie te herwaarderen (p. 36), de
levensdynamiek binnen de organisatie als creatief potentieel bespreken (p. 36),
over ‘waarde(n)’ spreken (p. 37), vanuit sociaal-constructivistisch principe
betekenisgeving vinden, als nieuwe tijdelijke waarheid (pp.. 39, 43), taal
gebruiken is creéren (dit is de ‘speech-act’ gedachte in de hermeneutische
wetenschap, p. 40), de oplossing is niet leidend, maar het proces (p. 40),
participatief zoeken, vanuit een nieuwsgierigheid (p. 41), samen waarden
cre€ren door beroep te doen op taal en verbeelding (p. 44, ook hier hebben
hermeneuten de rol van aandragers gespeeld, denk vooral aan Gadamer en
Ricoeur), simultaan in het proces vinden veranderingen plaats (pp. 44-45), en in
wezen lijkt dit op ‘selffulfilling prophecy’ (p. 45), dit maakt de
veranderingsaanpak tot een cirkelgang van ‘vertellen-verbeelden-vormgeven-
vernieuwen’, dat als het ware perpetuum mobile van simultane
procesverandering in beweging zet (p. 46), waarbij het ten diepste gaat over
communicatiewetenschap (p. 49), waarbij ‘een proces van betekeniscreatie’ aan
de communicatie gebeurt, een ‘maakproces of een performance’ (p. 52, en ook
hier is speech-act, de iconiciteit van woorden, aan zet, namelijk het
performatieve van woorden en symbolen), met als product de ‘betekenisrelatie’
(nog niet helemaal betekenisgeving of ‘sense-making’, maar daar lijkt het wel
op), in communale zin wel te verstaan (de intersubjectiviteit hiervan is
duidelijk), waarbij men elkaar niet met retoriek dient te overrompelen (p. 55 in
kader). Het voeren van deze ‘waarderende gesprekken’, en het duiden daarvan is
essentieel (pp. 55-57), en daar komen ervaringen en narratieven in mee (p. 58,
dit experiéntieel-narratieve element is van groot gewicht). Het duidingskarakter
is gelegen in de responsieve wijze van communiceren (p. 60), dat een
transformatief potentieel heeft (p. 61). Toch is dit duidingsproces van simultane



verrijking en duiding niet helemaal een communaal gebeuren, omdat de
methodiek afsluit met het ‘beinvloeden’ van ‘stromen van conversaties’ (p. 61),
waarmee wordt bedoeld dat iemand woorden geeft aan de waarden die de
gezamenlijke verhalen (response) naar boven brengen. Dot wordt dan een
gezamenlijk verhaal, min of meer het narratief van de organisatie, met de
herkenning van ‘dit zijn wij, belichaamd in het gedeelde verhaal (pp. 61-62).

Er is bij mij veel herkenning, omdat ik met collega’s op het Baptist House te
Amsterdam in veel opzichten precies zo te werk gaan bij gemeente-analyse,
namelijk met: de narratiever methode, gericht op interpretatief leiderschap, het
beroep op verbeelding, gericht op het gedeelde narratief dat in de dynamiek van
geleerd geloof (traditie) en geleefd geloof (prakijken) te vinden is. Het
transformatief potentieel is in deze processen duidelijk aanwezig, omdat er
woorden worden gegeven aan wat men wel beleeft, maar vaak niet weet. In dit
opzicht is het proces vaak belangrijker dan de uitkomst (het ‘dat’ van het
gesprek, en niet zozeer het ‘wat” waarderen de meesten).

Naast deze herkenning van het gedachtegoed, ben ik terughoudend, omdat
zingeving (sense-making) in de kern niet gebeurt. Dat kan ook niet, omdat voor
betekenisgeving/zingeving niet maar een deelgebied van het menselijk leven ter
sprake dient te komen, maar liefst alle, privé, professioneel, zakelijk, etc.
Zingeving hangt met veel samen, en het vraagt om verdiepende spiritualiteit om
hierover in gesprek te komen. Bovendien kan dit niet afgedwongen of
georganiseerd worden. Daarom zijn er kerken. Kerken zijn grotendeels
vrijwilligersorganisaties, waar ben vrij en spontaan over ‘de ziel’ komt praten,
en waar in gemeenschap met anderen dit discourse gemerkt en ongemerkt
gebeurt.

Met andere woorden, het normatieve element dat in de spiritualiteit
gevonden wordt, ontbreekt in dit boek over A7, waardoor het toch een socio-
pragmatisch verhaal wordt. Het waarde-onderzoek is in beginsel uitstekend,
maar precies daar waar het spannend wordt, en doorgepakt zou moeten worden,
stopt het. Inderdaad, de auteurs van ‘het A7/ Gilde (p. 325) zijn geen kerk.
Theologen worden wel geacht voldoende hermeneutisch geéquipeerd te zijn om
interpretatief leiding te geven aan zingevingsprocessen die aan het omvattende
van het leven raken, aan waarden als dankbaarheid, gekend zijn, vergeven en
vergeven worden, angst en perspectief, enzovoort. Daarbij hebben kerken, naast
het ‘lezen’ van de narratieven van zichzelf en de cultuur, ook te maken met het
lezen van de Schrift, die dicht op de zingeving betrokken is.

De Al biedt een degelijke opstap, maar heeft een polsstok die te kort is voor
kerken. A7 heeft aanvulling nodig.

In die zin wekt Thijs Homan te hoge verwachtingen in zijn bijlage bij de
inleiding, zeker als hij voltreffers gebruikt als ‘Bildungspotentieel’ (pp. 24, 27),
veranderfilosofie (p. 24), complexe responsieve procesbenadering (p. 25),



‘organizations are talked into existence’ (p. 25), autonomie-in-verbondenheid (p.
26), psychoalfabetisering (p. 27), niet-reductionistisch (p. 27).

Dit boek gaat wel degelijk reductionistisch te werk, en biedt geen totaalpakket
voor zingevingsprocessen, geen veranderfilosofie van het leven zelf. A7 is niet
de zogeheten ‘theory of everything’, en het boek is mij dan ook te idealistisch
van toon, en daarmee welzeker retorisch ingezet. Enerzijds wordt gesproken
over ‘disruptieve veranderdynamieken’ (p. 24), anderzijds wordt de kracht van
het kwaad in en bij en om mensen schromelijk onderschat (en juist dit is iets dat
elke dag in de krant te lezen is). Zingeving heeft meer nodig dan een sociaal-
constructivistische hermeneutiek, en een modieuze narratieve socio-pragmatiek
(‘story-telling’). Met zachte kracht willen veranderen is strevenswaardig, met
accent op procesagentschap en duidingskwaliteiten, maar deze benadering is bij
uitstek een vereenvoudiging van de werkelijkheid, een modieus model.

Tenslotte heb ik moeite met het instrumentaliseren van zingeving, het
zoeken en vinden van betekenis tot ‘product’ maken, en deze producten in de
markt zetten. De kerk is vrij, hoop ik, en vraagt er geen geld voor.



