
 1 

Veranderen met appreciative inquiry. 

Waarderend actieonderzoek in de praktijk, 

Robbert Masselink e.a. (Amsterdam: Boom, 2020) 

 

Een theologische reflectie 

Henk Bakker 

 

 

 

Dit is een interessant boek, dat zijn ‘momentum’ mee heeft, zoals Thijs Homan 

lijkt te zeggen (pp. 24-27). De eerste hoofdstukken, waarin de beginselen van 

‘appreciative inquiry’ (AI) worden verwoord, brengen een scala aan begrippen 

ter tafel, die met elkaar de methodiek vormen. Ik noem de voornaamste: 

 

Conversatie, overtuigingen, ervaringen (ook p. 38 kader) en verhalen hangen 

samen (pp. 33-34), een relationele aanpak (p. 34), onderzoeken als methode van 

veranderen (p. 35), de bestaande situatie niet problematiseren (p. 38), maar 

vernieuwen door de bestaande situatie te herwaarderen (p. 36), de 

levensdynamiek binnen de organisatie als creatief potentieel bespreken (p. 36), 

over ‘waarde(n)’ spreken (p. 37), vanuit sociaal-constructivistisch principe 

betekenisgeving vinden, als nieuwe tijdelijke waarheid (pp.. 39, 43), taal 

gebruiken is creëren (dit is de ‘speech-act’ gedachte in de hermeneutische 

wetenschap, p. 40), de oplossing is niet leidend, maar het proces (p. 40), 

participatief zoeken, vanuit een nieuwsgierigheid (p. 41), samen waarden 

creëren door beroep te doen op taal en verbeelding (p. 44, ook hier hebben 

hermeneuten de rol van aandragers gespeeld, denk vooral aan Gadamer en 

Ricoeur), simultaan in het proces vinden veranderingen plaats (pp. 44-45), en in 

wezen lijkt dit op ‘selffulfilling prophecy’ (p. 45), dit maakt de 

veranderingsaanpak tot een cirkelgang van ‘vertellen-verbeelden-vormgeven-

vernieuwen’, dat als het ware perpetuum mobile van simultane 

procesverandering in beweging zet (p. 46), waarbij het ten diepste gaat over 

communicatiewetenschap (p. 49), waarbij ‘een proces van betekeniscreatie’ aan 

de communicatie gebeurt, een ‘maakproces of een performance’ (p. 52, en ook 

hier is speech-act, de iconiciteit van woorden, aan zet, namelijk het 

performatieve van woorden en symbolen), met als product de ‘betekenisrelatie’ 

(nog niet helemaal betekenisgeving of ‘sense-making’, maar daar lijkt het wel 

op), in communale zin wel te verstaan (de intersubjectiviteit hiervan is 

duidelijk), waarbij men elkaar niet met retoriek dient te overrompelen (p. 55 in 

kader). Het voeren van deze ‘waarderende gesprekken’, en het duiden daarvan is 

essentieel (pp. 55-57), en daar komen ervaringen en narratieven in mee (p. 58, 

dit experiëntieel-narratieve element is van groot gewicht). Het duidingskarakter 

is gelegen in de responsieve wijze van communiceren (p. 60), dat een 

transformatief potentieel heeft (p. 61). Toch is dit duidingsproces van simultane 



 2 

verrijking en duiding niet helemaal een communaal gebeuren, omdat de 

methodiek afsluit met het ‘beïnvloeden’ van ‘stromen van conversaties’ (p. 61), 

waarmee wordt bedoeld dat iemand woorden geeft aan de waarden die de 

gezamenlijke verhalen (response) naar boven brengen. Dot wordt dan een 

gezamenlijk verhaal, min of meer het narratief van de organisatie, met de 

herkenning van ‘dit zijn wij, belichaamd in het gedeelde verhaal (pp. 61-62). 

 

Er is bij mij veel herkenning, omdat ik met collega’s op het Baptist House te 

Amsterdam in veel opzichten precies zo te werk gaan bij gemeente-analyse, 

namelijk met: de narratiever methode, gericht op interpretatief leiderschap, het 

beroep op verbeelding, gericht op het gedeelde narratief dat in de dynamiek van 

geleerd geloof (traditie) en geleefd geloof (prakijken) te vinden is. Het 

transformatief potentieel is in deze processen duidelijk aanwezig, omdat er 

woorden worden gegeven aan wat men wel beleeft, maar vaak niet weet. In dit 

opzicht is het proces vaak belangrijker dan de uitkomst (het ‘dat’ van het 

gesprek, en niet zozeer het ‘wat’ waarderen de meesten). 

 

Naast deze herkenning van het gedachtegoed, ben ik terughoudend, omdat 

zingeving (sense-making) in de kern niet gebeurt. Dat kan ook niet, omdat voor 

betekenisgeving/zingeving niet maar een deelgebied van het menselijk leven ter 

sprake dient te komen, maar liefst alle, privé, professioneel, zakelijk, etc. 

Zingeving hangt met veel samen, en het vraagt om verdiepende spiritualiteit om 

hierover in gesprek te komen. Bovendien kan dit niet afgedwongen of 

georganiseerd worden. Daarom zijn er kerken. Kerken zijn grotendeels 

vrijwilligersorganisaties, waar ben vrij en spontaan over ‘de ziel’ komt praten, 

en waar in gemeenschap met anderen dit discourse gemerkt en ongemerkt 

gebeurt. 

Met andere woorden, het normatieve element dat in de spiritualiteit 

gevonden wordt, ontbreekt in dit boek over AI, waardoor het toch een socio-

pragmatisch verhaal wordt. Het waarde-onderzoek is in beginsel uitstekend, 

maar precies dáár waar het spannend wordt, en doorgepakt zou moeten worden, 

stopt het. Inderdaad, de auteurs van ‘het AI Gilde (p. 325) zijn geen kerk. 

Theologen worden wel geacht voldoende hermeneutisch geëquipeerd te zijn om 

interpretatief leiding te geven aan zingevingsprocessen die aan het omvattende 

van het leven raken, aan waarden als dankbaarheid, gekend zijn, vergeven en 

vergeven worden, angst en perspectief, enzovoort. Daarbij hebben kerken, naast 

het ‘lezen’ van de narratieven van zichzelf en de cultuur, ook te maken met het 

lezen van de Schrift, die dicht op de zingeving betrokken is. 

De AI biedt een degelijke opstap, maar heeft een polsstok die te kort is voor 

kerken. AI heeft aanvulling nodig. 

In die zin wekt Thijs Homan te hoge verwachtingen in zijn bijlage bij de 

inleiding, zeker als hij voltreffers gebruikt als ‘Bildungspotentieel’(pp. 24, 27), 

veranderfilosofie (p. 24), complexe responsieve procesbenadering (p. 25), 



 3 

‘organizations are talked into existence’ (p. 25), autonomie-in-verbondenheid (p. 

26), psychoalfabetisering (p. 27), niet-reductionistisch (p. 27). 

 

Dit boek gaat wel degelijk reductionistisch te werk, en biedt geen totaalpakket 

voor zingevingsprocessen, geen veranderfilosofie van het leven zelf. AI is niet 

de zogeheten ‘theory of everything’, en het boek is mij dan ook te idealistisch 

van toon, en daarmee welzeker retorisch ingezet. Enerzijds wordt gesproken 

over ‘disruptieve veranderdynamieken’ (p. 24), anderzijds wordt de kracht van 

het kwaad in en bij en om mensen schromelijk onderschat (en juist dit is iets dat 

elke dag in de krant te lezen is). Zingeving heeft meer nodig dan een sociaal-

constructivistische hermeneutiek, en een modieuze narratieve socio-pragmatiek 

(‘story-telling’). Met zachte kracht willen veranderen is strevenswaardig, met 

accent op procesagentschap en duidingskwaliteiten, maar deze benadering is bij 

uitstek een vereenvoudiging van de werkelijkheid, een modieus model. 

Tenslotte heb ik moeite met het instrumentaliseren van zingeving, het 

zoeken en vinden van betekenis tot ‘product’ maken, en deze producten in de 

markt zetten. De kerk is vrij, hoop ik, en vraagt er geen geld voor. 

 


