
Een nieuw gezicht van de kerk!  

‘Het ontbreekt niet aan christenen, het ontbreekt aan vertrouwen in hen.’ 

Jan Hendriks 

 

In het bisdom Poitiers is een beweging van kerkvernieuwing ingezet. Die is voorbereid door twee 

synoden (1993 en 2003) en in praktijk gebracht door bisschop Albert Rouet. Hij heeft daarover 

een boek geschreven (Un nouveau visage d’Église) waarop verrast gereageerd is, niet alleen in 

Frankrijk, maar in ieder geval ook door Vlaamse en Duitse kerken.  
 

Het gaat – om met Reinhard Feiter (hoogleraar 

praktische theologie in Münster) te spreken – 

over ‘Ermutigende Erfahrungen der 

Gemeindebildung in Poitiers’. Hij is niet de 

enige die er zo over denkt, want het boek dat 

deze woorden als subtitel heeft, is in 2009 

verschenen en beleefde in 2011 reeds een 

vierde druk. Het Interdiocesaan Pastoraal 

Beraad (IPB) Brussel stelde de ontwikkelingen 

in Poitiers eveneens aan de orde en wel op zijn 

colloquium ‘Kerk in beweging’, in 2011 in 

Leuven. Het IPB vertaalde en publiceerde het 

eerste hoofdstuk van het boek van bisschop 

Rouet, onder de naar mijn mening niet geheel 

geslaagde titel: Een nieuw gelaat voor de Kerk. 

De titel van het boek van Rouet luidt immers: 

Un nouveau visage d’Église. Die titel drukt uit 

dat het niet slechts gaat om een voorstel voor 

de Kerk, maar om een nieuwe realiteit van de 

Kerk. De Kerk heeft een nieuw gezicht. Over 

de publicatie van het IPB moet deze recensie in 

het bijzonder gaan, maar ik ben zo vrij daarbij 

ook andere publicaties te betrekken.
1
 

Het IPB vat de essentie van het nieuwe gelaat 

van de diocesane kerk in Poitiers samen in 

twee punten: 

* Het fundament ligt in de lokale gemeenschap 

van alle gedoopten. Dat is een missionaire 

gemeenschap, geleid door een kleine groep. 

* Vertrouwen is een sleutelwoord. Zoals God 

vertrouwen heeft in ons, zo moeten wij elkaar 

vertrouwen schenken.  

Die uitgangspunten werden concreet 

uitgewerkt. Dat leidde tot een breuk met de 

gangbare aanpak. In deze recensie typeer ik die 

eerst met een paar opmerkingen. Vervolgens 

beschrijf ik de nieuwe aanpak van ‘Poitiers’. Ik 

eindig met een voorstel. 

 

1. De oude en vertrouwde weg 

Bij het maken van beleidsplannen in de 

katholieke kerk (ook) in Frankrijk, wordt als 

regel uitgegaan van problemen, van tekorten 

(aan priesters, mensen, geld). De vraag is dan: 

hoe verder? Bij het zoeken naar een antwoord 

wordt meestal uitgegaan van het aantal 

priesters waarover de Kerk in de naaste 

toekomst meent te kunnen beschikken. Dat 

bepaalt in de beleidsplannen het aantal 

parochies. Die benadering leidt tot concentratie 

van het christelijk leven in een centrumplaats – 

waar ook de priester komt te wonen – en tot 

het verlaten van de buitenwijken. ‘Om je 

geloof te beleven moet je elders gaan.’ De 

machtspositie van de priester wordt hierdoor 

nog vergroot. Kortom, als oplossing wordt 

gezien: ‘alles verzamelen rond de priester, 

zoals in de tijd dat hij de enige was die kon 

lezen en schrijven en zich verplaatsen’. Dat is 

het gebruikelijke patroon, stelt bisschop Albert 

Rouet, maar niet in zijn bisdom.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2) De nieuwe aanpak en het nieuwe gezicht 

van de Kerk in Poitiers 

Het bisdom denkt anders en handelt anders, en 

dat leidt tot vernieuwing. Ik vat die 

ontwikkelingen samen in vijf punten. 

 

a) Van gerichtheid op problemen, naar het 

centraal stellen van de missie  

De genoemde synodes gaan niet uit van 

tekorten, maar van de missie van de kerk: zout 

der aarde zijn. Om in die geest bezig te kunnen 

zijn, wil het bisdom dicht bij de mensen zijn, 

en daarom ook in de dorpen blijven, anders 

dan allerlei openbare diensten en winkels die 

daar hun deuren inmiddels gesloten hebben. 

Dicht bij de mensen blijven. Alleen zo kunnen 

we zout der aarde zijn. Dus niet uit het dorp 

vertrekken, integendeel: de centralisatie mijden 



(‘éviter la centralisation’). Blijven en, mede 

om dat mogelijk te maken, de 

verantwoordelijkheid leggen bij de lokale 

gemeenschap van gedoopten. Die zijn daartoe 

in staat. Kijk maar wie de plaatselijke 

verenigingen en bibliotheken in stand houden. 

Zouden zij dan niet de kerk gestalte kunnen 

geven? Dat kunnen zij en daartoe zijn zij 

geroepen, bevoegd en ook bekwaam. ‘Dankzij 

de Geest bezit iedereen minstens één kwaliteit, 

één gave, één “charisma” dat hij ontvangen 

heeft voor het heil van allen’ (1 Kor. 4:7 en 

12:7). 

 

b) Lokale gemeenschappen als basis  

Ook hebben deze synoden een ander beeld 

voor ogen van de Kerk. Bij Kerk denken zij 

aan: ‘christelijke gemeenschappen in het hart 

van de wereld, met priesters die in hun dienst 

staan’. Deze lokale gemeenschappen zijn het 

basisgegeven. Hun centrale functies zijn 

annoncer la foi (met een sterk accent op 

geloofsoverdracht) en prier et servir l’homme. 

Het oude beeld van de kerk – een priester aan 

de top van een organisatie, geassisteerd door 

vrijwilligers – wordt zo omgedraaid. Velen 

hebben dat oude beeld nog in hun hoofd, maar 

het is uit de tijd. Het doet bisschop Rouet 

denken aan het bord bij een onbewaakte 

spoorwegovergang: daarop staat nog steeds 

een stoomlocomotief. Maar dat tijdperk is 

voorbij, ‘passé’. 

Het beeld dat de bisschop, en breder de beide 

synoden, van de geloofsgemeenschap hebben, 

is heel anders. De basis is niet de priester, maar 

het samenkomen van twee of drie in zijn naam 

(Mat. 18:20). Centraal staat niet de priester, 

geholpen door vrijwilligers, maar de lokale 

gemeenschap van alle gedoopten, geholpen 

door een priester. Een copernicaanse wending, 

aldus de bisschop.  

 

c) L‘équipe de base  

Uit de plaatselijke geloofsgemeenschap wordt 

een aantal mensen geroepen (!) om daaraan 

leiding te geven. Zij vormen samen het 

basisteam (l‘équipe de base). Niet bij gebrek 

aan beter, maar om principiële, bijbels-

theologi-sche redenen. De vorming van 

verantwoordelijke groepen is namelijk 

geworteld in christelijke initiatiesacramenten. 

‘Is het niet tegenstrijdig om het vormsel toe te 

kennen en de christenen niet te behandelen als 

echte volwassenen?’ 

De vrouwen en mannen van het basisteam 

worden door de bisschop in een feestelijke 

dienst geïnstalleerd. Daarmee wordt 

onderstreept dat de Kerk hun een zending geeft 

‘om de Kerk te doen leven’. Om dat te 

benadrukken, houden in die viering de 

bisschop, het basisteam en de priester samen 

de bisschopsstaf vast (‘Ik zend jullie’, Luc. 

10:3).  

 

d) Priester essentieel, maar in de rol van 

dienaar  

Tegelijkertijd wordt vastgehouden aan de 

gedachte ‘dat er geen Kerk bestaat zonder 

priester’. Maar, zo voegt de bisschop eraan toe, 

dat zegt nog niets over het aantal priesters dat 

nodig is, noch over zijn plaats, zijn zending en 

de wijze waarop hij die moet uitoefenen. Ook 

daarover heeft het bisdom duidelijke 

opvattingen. De priester is niet verbonden aan 

één basisgemeenschap, maar aan een 

zogenoemde sector, waarin vele 

gemeenschappen samenwerken. Hij is niet de 

baas van die nieuwe eenheid, maar haar 

dienaar.  

Zijn missie is zich te concentreren op de 

essentie van het gemeente-zijn, zoals gezegd: 

getuigenis en bidden en dienen. Maar dat geldt 

evenzeer voor de geloofsgemeenschap. Ook zij 

heeft de roeping zich te richten op die drieslag. 

Zijn zij dan misschien elkaars concurrenten? 

Nee, elkaars complementen. De opdracht van 

de priester is de geloofsgemeenschap te helpen 

haar opdracht op die terreinen waar te maken. 

‘Het ambt dient het lichaam van Christus, 

zodat het volop zijn verantwoordelijkheden 

kan opnemen.’ Daarop moet hij zich 

concentreren. Hij hoeft zich dus ook niet te 

bemoeien met het hele reilen en zeilen van de 

sector. Vandaar dat de bisschop ook kan 

constateren dat weliswaar het werkterrein van 

de priester groter wordt, maar tegelijkertijd de 

werkdruk kleiner. ‘Hij vindt weer tijd om te 

bidden, te lezen, zich te vormen, bewegingen 

te begeleiden en niet-christenen te ontmoeten.’ 

Hij heeft dus een essentiële rol, niet als baas 

van de gemeente, maar als dienaar. Dat 

stempelt het karakter van zijn ambt: dienst, in 

de betekenis van de geloofsgemeenschappen 

helpen zich te bekwamen.  

Hij verricht zijn taak in samenwerking met 

anderen. Dat bepaalt zijn stijl en die leidt tot 

een andere structuur. Verworpen wordt een 

structuur die centraliserend werkt, en met 

overtuiging wordt gekozen voor ‘een 

communio-Kerk in de optiek van het Tweede 

Vaticaans Concilie’.  

 

e) Vertrouwen als grondtoon 

Al deze elementen zijn belangrijk en vormen 



samen een patroon, aldus de bisschop. Maar 

beslissend is vertrouwen. Het vertrouwen ‘dat 

God haar de arbeiders geeft die zij vandaag 

nodig heeft’. Als we dat geloven, dan ‘opent de 

hoop een deur naar creativiteit. Of beter 

gezegd: ze bouwt op vertrouwen. Christenen 

worden uitgenodigd elkaar te behandelen zoals 

God hen behandelt: met vertrouwen’, aldus de 

bisschop. Vertrouwen ‘doet ons de ander zien 

als diegene die God ons geeft, als een broeder 

of zuster die kwaliteiten heeft, die initiatief kan 

nemen, vervuld is met hoop. De zending van 

de Kerk is van iedereen.’ Het gaat bij 

vertrouwen dus niet alleen om een attitude, 

maar vooral om een manier van handelen: 

elkaar vertrouwen schenken, zoals God ons 

vertrouwen schenkt. 

 

3) Effecten: hoop! 
Die uitwerking is positief. Een indicatie 

daarvan is dat het aantal jongeren in de 

basisteams geleidelijk toeneemt. Maar de 

veranderingen gaan veel dieper. Er groeit een 

positieve sfeer, een sfeer van hoop. Bisschop 

Rouet: ‘Na zeven jaar zo werken stellen we 

vast dat de sombere sfeer van achteruitgang 

verdwijnt en plaats maakt voor hoop.’ 

‘L’espérance vit réellement’ (Die hoop bestaat 

echt). 

 

4) Een (gefingeerd) gesprek  
Ik breng een paar scribenten bij elkaar voor 

een gesprek. Dat ontwikkelt zich – zo stel ik 

mij voor – als volgt. ‘Het is eigenlijk nogal 

eenvoudig’, zegt Hadwig Müller, een van de 

samenstellers van de Duitse bundel. Het gaat 

bij ‘Poitiers’ in de grond van de zaak om 

enkele basale Bijbelse uitgangspunten waar 

niets tegen in te brengen is. Daaruit worden 

vervolgens consequenties getrokken die zo 

helder en doordacht zijn, ‘dass ihnen wiederum 

nichts entgegenzusetzen ist’. Nodig is alleen 

dat we volledig anders gaan denken en dat 

vraagt vertrouwen, ‘vielleicht das Grundwort 

von Bischof Albert Rouet’. Die reageert 

daarop met de opmerking dat dáárin het grote 

probleem schuilt. ‘Het ontbreekt niet aan 

christenen, maar het ontbreekt aan vertrouwen 

in hen.’ Daar komt nog bij dat de leken zich 

onmachtig zijn gaan voelen. Dat heeft hij 

ervaren in Poitiers. Zijn parochianen ‘vertellen 

bijna unaniem dat het onmogelijk is. “Dat is 

niets voor ons”, “Dat lukt ons nooit”, “Dat 

kunnen wij niet”.’ Ik (JH) ben zo vrij mij in de 

discussie te mengen en merk op dat het in 

Nederland nog moeilijker ligt. Bisschop Rouet 

beheerst het Nederlands niet, anders zou hij 

reageren met: ‘Niet zo zeuren’. Wellicht zou 

hij ook doen wat hij al eerder deed: wijzen op 

Jezus. Hij had twaalf mensen verzameld. De 

ene verraadt Hem, de tweede verkoopt Hem, 

de overige tien vluchten. ‘Het zal moeilijk zijn 

om het erger te maken.’ 

 

5) ‘Taten, nicht Worte reformieren die 

Kirche’. Een voorstel 

Ik stel voor dat we een conferentie beleggen 

om ons te verdiepen in ‘Poitiers’. Katholieken 

zouden het voortouw kunnen nemen. Mooie 

taak voor het VPW om dat, wellicht samen met 

een katholieke theologische faculteit, te 

organiseren. Desgewenst zou het WKO kunnen 

assisteren. Het thema zou kunnen worden 

toegespitst op vertrouwen, een grondbegrip in 

theologie en sociologie. Maar dat thema zou nu 

niet moeten worden bekeken vanuit de 

systematische theologie (à la Drewermann), of 

de sociologie (à la Francis Fukuyama), maar 

vanuit de praktische theologie, een 

handelingswetenschap. De vraag zou kunnen 

zijn: hoe geven we dat vorm in ons handelen? 

Op het handelen komt het aan. ‘Taten, nicht 

Worte reformieren die Kirche’ (Paul. M. 

Zulehner
2
). Een eerste stap zou kunnen zijn 

een gesprek over de vraag: hoe hebben jullie 

dat in Poitiers klaargespeeld? Over de inleiders 

hoeven we niet lang na te denken: één of meer 

auteurs van het boek ‘Nouveau visage’, of, 

misschien wel zo praktisch, één of meer uit de 

kring van de auteurs van de Duitse reflecties 

daarop. Nog mooier: nodig bisschop Rouet uit 

samen met professor Reinhard Feiter uit 

Münster.  

Gewoon dóén! Even alles laten liggen en dat 

thema centraal stellen. Niet uitstellen tot we 

tijd hebben. Het gaat om een fundamenteel 

thema: vertrouwen.  

Beslissend, zowel voor de methode van 

gemeenteopbouw als voor het gemeentemodel. 

De keuze is tussen vertrouwen en angst (Eugen 

Drewermann), tussen de angstig bezorgde en 

de vertrouwensvolle gemeente, tussen de weg 

van vertrouwen en de weg van het beheersen, 

van de controle. Vertrouwen en angst zijn twee 

grondbegrippen, die verder uitgewerkt zijn in 

het boek Goede Wijn.  

 

6) Samenvatting  

Het gaat bij ‘Poitiers’, zegt Hadwig Müller, 

een van de samenstellers van de Duitse bundel, 

in de grond van de zaak om enkele basale 

Bijbelse uitgangspunten waar niets tegen in te 

brengen is. Daaruit worden vervolgens 

consequenties getrokken die zo helder en 



doordacht zijn, ‘dass ihnen wiederum nichts 

entgegenzusetzen ist’. Nodig is alleen dat we 

volledig anders gaan denken en dat vraagt 

vertrouwen, ‘vielleicht das Grundwort von 

Bischof Albert Rouet’. Nodig is het 

vertrouwen te versterken. Dat is het centrale 

woord in Waarderende Gemeenteopbouw, 

zowel voor de methode als voor het model. De 

keuze is tussen vertrouwen en angst (Eugen 

Drewermann), tussen de angstig bezorgde en 

de vertrouwensvolle gemeente, tussen de weg 

van vertrouwen en de weg van het beheersen, 

van de controle.  

 

Jan Hendriks was universitair hoofddocent 

praktische theologie aan de VU (voor meer 

informatie: Jan Hendriks – VU/LinkedIn).  
 

1
 Geput is uit: Een nieuw gelaat voor de Kerk. De 

lokale gemeenschappen in het bisdom Poitiers, 

uitgave van het Interdiocesaan Pastoraal Beraad, te 

Brussel, 2012. Albert Rouet, Éric Boone, Gisèle 

Bulteau, Jean-Paul Russeil, André Talbot, Un 

nouveau visage d’Église. L’expérience des 

communautés locales à Poitiers, Bayard, 2005. 

Reinhard Feiter/Hadwig Müller (HG), Was wird 

jetzt aus uns, Herr Bischof? Ermutigende 

Erfahrungen der Gemeindebildung in Poitiers, 

Schwabenverlag, 2009.  
 

2
 Paul M. Zulehner, Aufruf zum Ungehorsam. 

Taten, nicht Worte reformieren die Kirche, 

Schwabenverlag, 2012 



 


