Theologische vragen bij Waarderende Gemeenteopbouw

Eduard Groen

Waarderende Gemeenteopbouw is een veelbelovende methode. Ze is het waard om ook
theologisch stevig bevraagd en doordacht te worden. Een eerste aanzet daartoe in dit artikel.

Geen enkele theorie, methode of model in
gemeenteopbouw’ is waardevrij. Dat geldt ook
voor de methode in opkomst ‘Waarderende
Gemeenteopbouw’ (WQG). In dit artikel ga ik in
op het mensbeeld en de ecclesiologie van WG.
Ik doe dat op basis van de literatuur over WG en
de achterliggende theorieén van Appreciative
Inquiry (Al).

Van oorsprong is Al geen theologische methode,
ze doet geen uitspraak over God of over
leerstellingen ten aanzien van God. Ze doet wel
uitspraken over de wereld, de mens en
processen. Dit laten we zien aan de hand van de
uitgangspunten van WG.

Mensbeeld

Binnen WG is de mens goed en welwillend. De
leden krijgen een nadrukkelijke en cruciale
plaats in het proces. Nadat het positieve
kernthema van het proces is vastgesteld, laat
WG alle ruimte voor de dialoog en de verhalen.
Door met elkaar in gesprek te zijn, komt het
positieve van nu naar voren, wat de basis is voor
het gesprek over de toekomst (de dromen). Dat
betekent dat de leden de belangrijkste factor zijn
in het proces. Dat is alleen maar mogelijk
doordat ze goed en welwillend zijn. In de
dialoog scheppen de leden een nieuwe realiteit
en waarheid voor deze gemeente. Door met
elkaar in gesprek te zijn, ontstaat er een nieuwe
werkelijkheid. Waarheid is in deze opvatting een
constructie van mensen.

Deze opvatting roept theologische vragen op bij
mij. Kunnen we stellen dat mensen welwillend
zijn? Binnen de praktijk van gemeenten zie ik
met grote regelmaat conflicten doordat de
gemeente uitgaat van de ideale identiteit, die in
de praktijk ver te zoeken is. Wat niet past bij het
ideaal wordt verdrongen of weggepoetst, vaak
met escalatie van het conflict of het afhaken van
leden tot gevolg. WG kan alleen goed
functioneren in gemeenten die kunnen omgaan
met onzekerheid en verschillen. Dat is helaas
lang niet altijd het geval. Theologisch gezien zou
WG meer oog moeten hebben voor de
gebrokenheid in de wereld en de gemeente.

Daarnaast zijn er verschillende tradities binnen
de kerk die juist uitgaan van het slechte in de
mens, of daar in ieder geval principieel aandacht
voor willen hebben. Binnen het hypercalvinisme
is de mens slecht, in het lutheranisme is de mens
afhankelijk van genade. De doperse en
katholieke stromingen gaan ook uit van de
genade, maar ruimen meer plaats in voor de
daden van de gelovige. Het mensbeeld van WG
sluit meer bij de laatste stromingen aan dan bij
de eerste twee.

Rol van de Bijbel

Door alle nadruk op de dialoog met de leden te
zetten, loopt WG het risico dat de Bijbel
buitenspel komt te staan. Welke plaats heeft de
Bijbel in de dialoog? Dat kan een indirecte zijn:
de Bijbel speelt dan een rol in het dagelijks leven
van de leden en komt op die manier de dialoog
binnen. Maar het is de vraag of dat altijd het
geval is. Lang niet elk lid leest regelmatig in de
Bijbel of laat zijn daden door de Bijbel
inspireren. We moeten beseffen dat de Bijbel in
de verschillende stromingen een verschillende
plaats heeft. Dat kan variéren van een
inspirerend boek (naast allerlei andere) tot een
normatieve grond voor al het handelen. In alle
gevallen zou WG hier meer oog voor moeten
hebben en dient dit punt verder doordacht te
worden.

Een ander punt is dat van de ecclesiologie, en
dan met name de hiérarchie binnen de kerk. In
het rooms-katholieke episcopale model loopt de
lijn van boven naar beneden. De clerus bepaalt
het beleid, of het volk het daarmee eens is of
niet. In het presbyteriale model draagt de
kerkenraad de verantwoordelijkheid voor het wel
en wee van de gemeente. Zij staat tegenover de
gemeente om haar op het goede spoor te houden.
In het congregationele model is de
gemeentevergadering het hoogste gezagsorgaan.
Deze klassieke driedeling kent inmiddels vele
hybride vormen. In het kader van dit artikel laat
ik die even zitten. WG kan alleen een goed
functionerende methode zijn als de leiding van
de gemeente afziet van haar formele



bevoegdheden (en machtspositie). De
deelnemers moeten vrijuit hun zegje kunnen
doen en de clerus, kerkenraad of
gemeentevergadering bindt zich aan de
uitkomsten van het proces. Dat kan WG doen
omdat ze ervan uitgaat dat de leden tot goede
besluiten zullen komen, besluiten die passen bij
de situatie zoals die is en zoals ze gewenst
wordt. Naar mijn mening past deze opvatting
goed binnen de congregationele structuur van
een gemeente en minder goed bij de
ecclesiologie van de episcopale en presbyteriale
stroming.

De praktijk heeft al uitgewezen dat WG in alle
kerken toepasbaar is; er zijn goede
praktijkverhalen uit het Leger des Heils, de PKN
met haar verschillende stromingen, en de
Rooms-Katholieke Kerk. De vraag is wel of dat
komt doordat WG binnen elke ecclesiologische
opvatting mogelijk is, of doordat in de praktijk
alle kerken meer congregationalistisch worden.
Deze situatie behoeft nadere (theologische)
uitwerking.

Postmodern

WG gaat uit van een geconstrueerde
werkelijkheid en van het idee dat er niet één
waarheid is. In die zin is ze postmodern. In de
moderniteit draait het om de ene ongedeelde
waarheid. In een dergelijke maatschappijvisie
zien we een spanning tussen de wetenschap als
drager van de waarheid en de kerk als drager van
de christelijke waarheid. Opvallend is de drang
van kerken om die waarheid te omschrijven en te
funderen in een onfeilbaar iets. Dat kan variéren
van de Bijbel tot de paus tot een
geloofsbelijdenis. In de postmoderniteit is de
waarheid als zodanig niet meer aanwezig, en als
ze wel aanwezig is, kunnen we haar niet
vaststellen, we zijn daarvoor te beperkt in ons
kunnen en kennen. WG gaat van die laatste
opvatting uit. De werkelijkheid wordt altijd weer
gemaakt door mensen en met name door de
verhalen van mensen waarin ze betekenissen
uitwisselen en deze op elkaar afstemmen. Dat
maakt dat we in staat zijn om vele
werkelijkheden te realiseren, afhankelijk van
onze opvattingen en omstandigheden. De vraag
is wat we dan doen met het idee dat er één God
is die deze werkelijkheid heeft gecreéerd, haar
fundeert en ook haar toekomst bepaalt.
Verdraagt deze ‘grote waarheid’ zich wel met de
vele ‘kleine waarheden’? Oftewel: hoe verdraagt
zich het Grote Verhaal van God met de kleine
verhalen van de gemeenteleden?

Er zijn binnen WG ook een aantal zaken die
goed aansluiten bij de huidige theologische
tendensen.

In de eerste plaats is de werkelijkheid zoals we
die zien niet de enig mogelijke werkelijkheid.

De situatie zoals die is, hoeft niet zo te blijven.
Binnen WG is er een principiéle openheid naar
de toekomst toe. Dat past goed bij de openheid
die de kerk heeft naar het eschaton. De wereld en
de parochie zijn veranderbaar (hoe lastig dat
soms ook is). Binnen WG krijgt die toekomst
vorm in ons handelen in het hier en nu op basis
van onze beelden van de toekomst. WG zou
daarmee ook het denken over het eschaton en het
komende Koninkrijk van God nieuwe impulsen
kunnen geven. lets van die toekomst kan in het
hier en nu met deze mensen op deze plaats voor
dit moment gerealiseerd worden.

In de tweede plaats sluit WG goed aan bij de
huidige tendens in de theologie, nl. dat het om
hermeneutiek gaat. Dat zien we terug in de
pastorale opvattingen van het hermeneutisch
pastoraat. Door het luisteren naar verhalen en
daarin nieuwe betekenissen te laten oplichten,
kan de pastorant het levensverhaal herschrijven
en nieuwe perspectieven ontdekken. Dat
principe zien we terug in het denken van WG.
Door het vertellen van verhalen worden mensen
zich bewust van wat leven geeft en kunnen ze
daarop een nieuwe toekomst bouwen.

Tot slot

WG is een nieuwe loot binnen gemeenteopbouw,
een veelbelovende, dat is in de praktijk al wel
duidelijk geworden. Het is geen model, maar een
methode, een weg die gemeenten kunnen gaan.
Naar mijn stellige overtuiging past deze weg
binnen de weg die kerken kunnen gaan. Deze
methode is echter nog niet theologisch doordacht
en dat is wel nodig. Methoden moeten niet alleen
in de praktijk werken, ze moeten ook passen bij
de theologie van de verschillende kerken.

Drs. Eduard Groen is docent agogiek/
opbouwwerk aan Christelijke Hogeschool
Windesheim en docent praktische theologie/
gemeenteopbouw aan het Baptisten Seminarium.

Ywe gebruiken de begrippen gemeenteopbouw en
kerkopbouw door elkaar heen. Het eerste is vooral
gangbaar in protestantse kring, het andere vooral in
rooms-katholieke kring



