
Theologische vragen bij Waarderende Gemeenteopbouw 
Eduard Groen 

 

Waarderende Gemeenteopbouw is een veelbelovende methode. Ze is het waard om ook 

theologisch stevig bevraagd en doordacht te worden. Een eerste aanzet daartoe in dit artikel. 

 

Geen enkele theorie, methode of model in 

gemeenteopbouw
1
 is waardevrij. Dat geldt ook 

voor de methode in opkomst ‘Waarderende 

Gemeenteopbouw’ (WG). In dit artikel ga ik in 

op het mensbeeld en de ecclesiologie van WG. 

Ik doe dat op basis van de literatuur over WG en 

de achterliggende theorieën van Appreciative 

Inquiry (AI). 

 

Van oorsprong is AI geen theologische methode, 

ze doet geen uitspraak over God of over 

leerstellingen ten aanzien van God. Ze doet wel 

uitspraken over de wereld, de mens en 

processen. Dit laten we zien aan de hand van de 

uitgangspunten van WG. 

 

Mensbeeld 

Binnen WG is de mens goed en welwillend. De 

leden krijgen een nadrukkelijke en cruciale 

plaats in het proces. Nadat het positieve 

kernthema van het proces is vastgesteld, laat 

WG alle ruimte voor de dialoog en de verhalen. 

Door met elkaar in gesprek te zijn, komt het 

positieve van nu naar voren, wat de basis is voor 

het gesprek over de toekomst (de dromen). Dat 

betekent dat de leden de belangrijkste factor zijn 

in het proces. Dat is alleen maar mogelijk 

doordat ze goed en welwillend zijn. In de 

dialoog scheppen de leden een nieuwe realiteit 

en waarheid voor deze gemeente. Door met 

elkaar in gesprek te zijn, ontstaat er een nieuwe 

werkelijkheid. Waarheid is in deze opvatting een 

constructie van mensen. 

 

Deze opvatting roept theologische vragen op bij 

mij. Kunnen we stellen dat mensen welwillend 

zijn? Binnen de praktijk van gemeenten zie ik 

met grote regelmaat conflicten doordat de 

gemeente uitgaat van de ideale identiteit, die in 

de praktijk ver te zoeken is. Wat niet past bij het 

ideaal wordt verdrongen of weggepoetst, vaak 

met escalatie van het conflict of het afhaken van 

leden tot gevolg. WG kan alleen goed 

functioneren in gemeenten die kunnen omgaan 

met onzekerheid en verschillen. Dat is helaas 

lang niet altijd het geval. Theologisch gezien zou 

WG meer oog moeten hebben voor de 

gebrokenheid in de wereld en de gemeente.  

 

Daarnaast zijn er verschillende tradities binnen 

de kerk die juist uitgaan van het slechte in de 

mens, of daar in ieder geval principieel aandacht 

voor willen hebben. Binnen het hypercalvinisme 

is de mens slecht, in het lutheranisme is de mens 

afhankelijk van genade. De doperse en 

katholieke stromingen gaan ook uit van de 

genade, maar ruimen meer plaats in voor de 

daden van de gelovige. Het mensbeeld van WG 

sluit meer bij de laatste stromingen aan dan bij 

de eerste twee.  

 

Rol van de Bijbel 

Door alle nadruk op de dialoog met de leden te 

zetten, loopt WG het risico dat de Bijbel 

buitenspel komt te staan. Welke plaats heeft de 

Bijbel in de dialoog? Dat kan een indirecte zijn: 

de Bijbel speelt dan een rol in het dagelijks leven 

van de leden en komt op die manier de dialoog 

binnen. Maar het is de vraag of dat altijd het 

geval is. Lang niet elk lid leest regelmatig in de 

Bijbel of laat zijn daden door de Bijbel 

inspireren. We moeten beseffen dat de Bijbel in 

de verschillende stromingen een verschillende 

plaats heeft. Dat kan variëren van een 

inspirerend boek (naast allerlei andere) tot een 

normatieve grond voor al het handelen. In alle 

gevallen zou WG hier meer oog voor moeten 

hebben en dient dit punt verder doordacht te 

worden. 

 

Een ander punt is dat van de ecclesiologie, en 

dan met name de hiërarchie binnen de kerk. In 

het rooms-katholieke episcopale model loopt de 

lijn van boven naar beneden. De clerus bepaalt 

het beleid, of het volk het daarmee eens is of 

niet. In het presbyteriale model draagt de 

kerkenraad de verantwoordelijkheid voor het wel 

en wee van de gemeente. Zij staat tegenover de 

gemeente om haar op het goede spoor te houden. 

In het congregationele model is de 

gemeentevergadering het hoogste gezagsorgaan. 

Deze klassieke driedeling kent inmiddels vele 

hybride vormen. In het kader van dit artikel laat 

ik die even zitten. WG kan alleen een goed 

functionerende methode zijn als de leiding van 

de gemeente afziet van haar formele 



bevoegdheden (en machtspositie). De 

deelnemers moeten vrijuit hun zegje kunnen 

doen en de clerus, kerkenraad of 

gemeentevergadering bindt zich aan de 

uitkomsten van het proces. Dat kan WG doen 

omdat ze ervan uitgaat dat de leden tot goede 

besluiten zullen komen, besluiten die passen bij 

de situatie zoals die is en zoals ze gewenst 

wordt. Naar mijn mening past deze opvatting 

goed binnen de congregationele structuur van 

een gemeente en minder goed bij de 

ecclesiologie van de episcopale en presbyteriale 

stroming.  

De praktijk heeft al uitgewezen dat WG in alle 

kerken toepasbaar is; er zijn goede 

praktijkverhalen uit het Leger des Heils, de PKN 

met haar verschillende stromingen, en de 

Rooms-Katholieke Kerk. De vraag is wel of dat 

komt doordat WG binnen elke ecclesiologische 

opvatting mogelijk is, of doordat in de praktijk 

alle kerken meer congregationalistisch worden. 

Deze situatie behoeft nadere (theologische) 

uitwerking. 

 

Postmodern 

WG gaat uit van een geconstrueerde 

werkelijkheid en van het idee dat er niet één 

waarheid is. In die zin is ze postmodern. In de 

moderniteit draait het om de ene ongedeelde 

waarheid. In een dergelijke maatschappijvisie 

zien we een spanning tussen de wetenschap als 

drager van de waarheid en de kerk als drager van 

de christelijke waarheid. Opvallend is de drang 

van kerken om die waarheid te omschrijven en te 

funderen in een onfeilbaar iets. Dat kan variëren 

van de Bijbel tot de paus tot een 

geloofsbelijdenis. In de postmoderniteit is de 

waarheid als zodanig niet meer aanwezig, en als 

ze wel aanwezig is, kunnen we haar niet 

vaststellen, we zijn daarvoor te beperkt in ons 

kunnen en kennen. WG gaat van die laatste 

opvatting uit. De werkelijkheid wordt altijd weer 

gemaakt door mensen en met name door de 

verhalen van mensen waarin ze betekenissen 

uitwisselen en deze op elkaar afstemmen. Dat 

maakt dat we in staat zijn om vele 

werkelijkheden te realiseren, afhankelijk van 

onze opvattingen en omstandigheden. De vraag 

is wat we dan doen met het idee dat er één God 

is die deze werkelijkheid heeft gecreëerd, haar 

fundeert en ook haar toekomst bepaalt. 

Verdraagt deze ‘grote waarheid’ zich wel met de 

vele ‘kleine waarheden’? Oftewel: hoe verdraagt 

zich het Grote Verhaal van God met de kleine 

verhalen van de gemeenteleden? 

 

Er zijn binnen WG ook een aantal zaken die 

goed aansluiten bij de huidige theologische 

tendensen. 

In de eerste plaats is de werkelijkheid zoals we 

die zien niet de enig mogelijke werkelijkheid. 

De situatie zoals die is, hoeft niet zo te blijven. 

Binnen WG is er een principiële openheid naar 

de toekomst toe. Dat past goed bij de openheid 

die de kerk heeft naar het eschaton. De wereld en 

de parochie zijn veranderbaar (hoe lastig dat 

soms ook is). Binnen WG krijgt die toekomst 

vorm in ons handelen in het hier en nu op basis 

van onze beelden van de toekomst. WG zou 

daarmee ook het denken over het eschaton en het 

komende Koninkrijk van God nieuwe impulsen 

kunnen geven. Iets van die toekomst kan in het 

hier en nu met deze mensen op deze plaats voor 

dit moment gerealiseerd worden. 

 

In de tweede plaats sluit WG goed aan bij de 

huidige tendens in de theologie, nl. dat het om 

hermeneutiek gaat. Dat zien we terug in de 

pastorale opvattingen van het hermeneutisch 

pastoraat. Door het luisteren naar verhalen en 

daarin nieuwe betekenissen te laten oplichten, 

kan de pastorant het levensverhaal herschrijven 

en nieuwe perspectieven ontdekken. Dat 

principe zien we terug in het denken van WG. 

Door het vertellen van verhalen worden mensen 

zich bewust van wat leven geeft en kunnen ze 

daarop een nieuwe toekomst bouwen.  

 

Tot slot 
WG is een nieuwe loot binnen gemeenteopbouw, 

een veelbelovende, dat is in de praktijk al wel 

duidelijk geworden. Het is geen model, maar een 

methode, een weg die gemeenten kunnen gaan. 

Naar mijn stellige overtuiging past deze weg 

binnen de weg die kerken kunnen gaan. Deze 

methode is echter nog niet theologisch doordacht 

en dat is wel nodig. Methoden moeten niet alleen 

in de praktijk werken, ze moeten ook passen bij 

de theologie van de verschillende kerken. 

 

Drs. Eduard Groen is docent agogiek/ 

opbouwwerk aan Christelijke Hogeschool  

Windesheim en docent praktische theologie/ 

gemeenteopbouw aan het Baptisten Seminarium.  

 
1 

We gebruiken de begrippen gemeenteopbouw en 

kerkopbouw door elkaar heen. Het eerste is vooral 

gangbaar in protestantse kring, het andere vooral in 

rooms-katholieke kring


